
 

 

Die Ontologie des Aufbruchs: Ernst Bloch und die Rückeroberung der 
Zukunft im Zeitalter der planetaren Erschöpfung 

 
von Erwin Ott 
 
 
Abstract 

Der vorliegende Essay unternimmt eine systematische Reaktualisierung der Philosophie Ernst 
Blochs angesichts der spätmodernen Krise der Zukunft. In einer Ära, die durch 
„kapitalistischen Realismus“ und technokratischen Fatalismus gekennzeichnet ist, erscheint 
Blochs „Prinzip Hoffnung“ nicht als sentimentale Geste, sondern als notwendiges 
ontologisches Korrektiv. Die Untersuchung analysiert die Architektur des Noch-Nicht als eine 
Real-Kategorie des Seienden und konfrontiert diese mit den Phänomenen der 
algorithmischen Vorhersagbarkeit und der ökologischen Erschöpfung. Ziel ist es, Blochs 



„aufrechten Gang“ als eine praxisorientierte Antwort auf die drohende Alternativlosigkeit der 
Gegenwart zu rehabilitieren und die Utopie als konkrete Arbeit an den Tendenzen und 
Latenzen der Materie zu begründen. Dabei wird mit Bloch die Utopie nicht als eskapistische 
Träumerei, sondern als präzises Instrument einer prozesshaften Ontologie verstanden, die den 
Menschen als Mitgestalter einer unfertigen Welt begreift. Hoffnung ist für Bloch eine 
erkenntnistheoretische Pflicht, um die verkrusteten Strukturen einer erstarrten Gegenwart 
aufzubrechen und den Raum des Möglichen jenseits der bloßen Datenextraktion neu zu 
vermessen. Es geht um die Verteidigung der Geschichte als eines offenen 
Entscheidungsprozesses gegen ihre drohende Stillstellung im Medium der totalen Verwaltung 
und digitalen Determination. 
 
Inhaltsverzeichnis  
 

●​ Die Agonie der Präsenz: Zur Pathologie der zeitgenössischen Zeitlichkeit 

●​ Die Architektur des Noch-Nicht und die Ontologie des Werdens 

●​ Der Wärmestrom der Utopie und die Dialektik der instrumentellen Vernunft 

●​ Planetare Erschöpfung und die Kritik der algorithmischen Gouvernementalität 

●​ Die Praxis des aufrechten Gangs und die Topografie der Heimat 
 

Die Agonie der Präsenz: Zur Pathologie der zeitgenössischen Zeitlichkeit 

Die spätmoderne Gegenwart hat sich in ein paradoxes „Dauer-Jetzt“ manövriert, das jede 
Form von geschichtlicher Telos-Orientierung verloren zu haben scheint. Während die 
technische Zivilisation eine Hyper-Beschleunigung in den Bereichen Information, 
Kapitalverkehr und biologischer Manipulation erfährt, stagniert die politische und soziale 
Imagination in einer Form der präsentistischen Erstarrung, die jegliche qualitative 
Veränderung als undenkbar erscheinen lässt. Wir erleben gegenwärtig die Ausbreitung 
dessen, was Mark Fisher als „Kapitalistischen Realismus“ diagnostizierte: Die Atmosphäre 
einer Welt, in der es unvorstellbar geworden ist, dass sich die grundlegenden Strukturen der 
Gesellschaft jemals ändern könnten, während gleichzeitig die ökologischen und sozialen 
Erosionsprozesse unübersehbar voranschreiten. 
 
In dieser Konstellation wird die Zukunft nicht mehr als Raum des Novums, des radikal Neuen, 
begriffen, sondern lediglich als eine statistische Extrapolation bestehender Datenreihen 
innerhalb eines hermetisch geschlossenen Systems. Diese Zukunftsvergessenheit verbirgt 
sich hinter einer Fassade aus permanenter technologischer Innovation, die jedoch letztlich nur 
eine Optimierungsbewegung ohne Richtung darstellt; sie ist die Perfektionierung des 
Gegebenen, nicht die Transformation ins Mögliche. Die Welt begegnet dem spätmodernen 



Subjekt als ein hochgradig verwaltetes System, das durch Risikoanalysen, 
Versicherungsmodelle und algorithmische Prädiktionen gegen jede Form von ontologischer 
Überraschung abgesichert werden soll. Was dabei systematisch verloren geht, ist der Begriff 
der Geschichte als ein Feld von Kontingenzen, Entscheidungen und radikalen Aufbrüchen. Die 
Zukunft kehrt in diesem Horizont nur noch als drohendes Schicksal zurück – etwa in Form des 
Klimakollapses oder der technologischen Singularität –, gegen das wir uns lediglich 
technokratisch panzern, statt es gestalterisch zu durchdringen. 
 
Diese Pathologie der Zeitlichkeit lässt sich als ein Verlust des historischen Sinns beschreiben - 
das Subjekt bleibt in einer ewigen Schleife der Reproduktion gefangen. Die Zeit wird nicht 
mehr als gerichteter Pfeil oder als Raum der Entfaltung erlebt, sondern als eine Abfolge von 
atomisierten Momenten, die sich in einem Vakuum der Sinnlosigkeit auflösen. Es bleibt ein 
permanenter Zustand der Konsumierbarkeit und Überwachung, der den Schlaf und damit 
auch den Traum als Refugium des Utopischen systematisch kolonisiert. Ernst Bloch tritt in 
diese Situation als eine Figur von irritierender und geradezu polemischer Relevanz. Sein 
Denken stellt eine fundamentale Provokation gegen den Realismus der Resignation dar, indem 
es die Welt nicht als eine feststehende, in sich geschlossene Tatsache, sondern als ein offenes 
Laboratorium der Möglichkeiten begreift. Für Bloch ist die Krise der Utopie keine bloße 
psychologische Stimmungslage, sondern das Resultat einer tief sitzenden Ontologie des 
Fertigseins, die das Seiende als bereits abgeschlossen und unveränderlich halluziniert. Wer 
jedoch nur das registriert, was faktisch vorliegt, verfehlt nach Bloch das Wesen der 
Wirklichkeit selbst, die in ihrem innersten Kern prozesshaft, unfertig und auf ein Noch-Nicht 
hin offen ist. Bloch zu lesen bedeutet daher heute, die Kategorie der Front zurückzugewinnen 
– jenen Grenzbereich der Gegenwart, an dem sich täglich entscheidet, ob wir in der 
Wiederholung des Immergleichen verharren oder den Ausbruch in das Unbetretene wagen. 
 
Die Agonie der Präsenz lässt sich nur überwinden, wenn wir das Dunkel des gelebten 
Augenblicks nicht als Sackgasse, sondern als den Ort begreifen, an dem die Geschichte noch 
nicht entschieden ist. In einer Welt, die sich selbst als alternativlos erzählt, fungiert Blochs 
Philosophie als ein Sprengsatz gegen die Selbstnaturalisierung herrschender Verhältnisse. Es 
gilt, die geschichtliche Zeitlichkeit wieder als eine offene Flanke zu verstehen, in der das 
Subjekt nicht bloß Konsument von Ereignissen, sondern Produzent von Realität ist. Die 
spätmoderne Lähmung ist somit nicht das Ende der Utopie, sondern die dringlichste 
Aufforderung zu ihrer Reaktivierung als konkrete Arbeit an den realen Tendenzen der Materie. 
Der Prozess der Welt ist für Bloch eine offene Auseinandersetzung, in der die Hoffnung kein 
passives Warten, sondern die aktive Beteiligung an der Freilegung des Verborgenen darstellt. 
Diese Hoffnung ist dabei kein naiver Optimismus, sondern ein mühsamer Erkenntnisprozess, 
der die Risse im Bestehenden aufspürt. Wir müssen lernen, das „Nicht-Mehr“ des 
Vergangenen mit dem „Noch-Nicht“ des Kommenden so zu verschränken, dass die 
Gegenwart wieder als flüssiges, gestaltbares Medium erkennbar wird. Nur so kann das 
Subjekt aus der Starre des bloßen Reagierens erwachen und wieder zum Initiator 
geschichtlicher Bewegungen werden. 
 



Die Architektur des Noch-Nicht und die Ontologie des Werdens 

Um die Relevanz Blochs für die Gegenwart in ihrer ganzen Tragweite zu ermessen, muss man 
seine Philosophie als eine radikale Metaphysik des Werdens begreifen, die den traditionellen 
Aristotelismus von innen heraus sprengt und transformiert. Während die klassische Ontologie 
das Sein primär über die Identität, die Substanz und das Faktische definierte, rückt Bloch das 
Nicht und das Noch-Nicht in das Zentrum seiner Überlegungen. Die Welt ist für ihn kein 
statisches Objekt, sondern ein „S ist noch nicht gleich P“-Prozess, ein 
Subjekt-Prädikat-Verhältnis, in dem das Subjekt – sei es der Mensch, die Gesellschaft oder 
die Materie selbst – sein Prädikat, also seine endgültige Bestimmung, Erfüllung oder Heimat, 
noch nicht gefunden hat. 
 
Dieser Prozess ist von einem ontologischen Hunger getrieben, einer Bedürftigkeit, die tief in 
der Struktur des Seienden verwurzelt ist. Blochs Materialismus unterscheidet sich dabei 
grundlegend von der mechanistischen Vorstellung toter, ausgedehnter Körper; er knüpft 
vielmehr an die aristotelische materia prima und die averroistische Tradition der materia 
signata an, begreift Materie jedoch als einen dynamischen Möglichkeitsraum, der ständig über 
sich hinausweist. Materie ist bei Bloch vorausweisend; sie enthält einen Überschuss, der über 
jede aktuelle Form hinausdrängt und den er als Latenz des Seienden bezeichnet. Alles, was 
existiert, ist von einer inneren Unruhe beseelt, einem Drang nach Formwerdung, der niemals 
ganz gestillt ist, solange die Welt nicht zu sich selbst gekommen ist. Diese Dynamik impliziert, 
dass das „Dass“ der Existenz immer vor dem „Was“ der Bestimmung liegt; die Welt ist primär 
Bewegung, Streben und Ungenügen, eine unaufhörliche Suche nach einer Identität, die noch 
aussteht. 
 
In diesem Zusammenhang entfaltet Bloch eine präzise Differenzierung des Möglichen, um die 
Utopie vor dem verbreiteten Vorwurf der Beliebigkeit oder des bloßen Wunschdenkens zu 
schützen. Er unterscheidet hierbei zwischen dem formal Möglichen, das lediglich die logische 
Widerspruchsfreiheit umfasst, und dem sachlich-antizipierbaren Möglichen, das aufgrund 
konkreter technischer oder sozialer Bedingungen bereits am Horizont der Gegenwart 
erkennbar wird. Die entscheidende Kategorie ist jedoch das objektiv-reale Mögliche. Hierbei 
handelt es sich um das radikale Potenzial der Materie und der Geschichte, das erst durch die 
schöpferische Begegnung mit einer handelnden Praxis aktiviert werden kann. Diese 
Unterscheidung ist fundamental für das Verständnis der konkreten Utopie: Sie ist keine Flucht 
in ein abstraktes Jenseits, sondern die mühsame Arbeit an den objektiven Tendenzen der 
Welt, die in den Verhältnissen selbst angelegt sind. Hoffnung ist bei Bloch daher kein passives 
Warten, sondern eine Erkenntniskategorie, die den realen Überschuss der Wirklichkeit in den 
Blick nimmt und ihn gegen die Herrschaft des bloß Faktischen verteidigt.  
 
Ein weiterer Schlüsselbegriff dieser Architektur ist das Dunkel des gelebten Augenblicks. 
Bloch postuliert, dass wir uns im Moment des unmittelbaren Erlebens selbst am nächsten und 
zugleich am fernsten sind. Der Augenblick ist erkenntnismäßig blind; wir können ihn nicht voll 
erfassen, während wir in ihm stehen. Doch gerade in dieser Blindheit, in dieser 



Nicht-Festgelegtheit des Augenblicks, verbirgt sich die ontologische Freiheit und die 
Möglichkeit des absoluten Beginns. Da der Moment noch nicht expliziert ist, stellt er den Ort 
dar, an dem das Neue, das Novum, in die Welt treten kann. 
 
Dies ist der eigentliche Ort der Hoffnung: Sie entspringt nicht einer satten Wissensfülle, 
sondern dem Mangel und dem Nicht-Haben, das sich im Dunkel als Sehnsucht artikuliert und 
nach Verwirklichung verlangt. Eine solche Ontologie des Werdens begreift die Welt als ein 
unfertiges Projekt, dessen Ausgang ungewiss, aber durch eingreifendes Handeln 
beeinflussbar bleibt. Die Wirklichkeit ist kein abgeschlossenes Resultat, sondern eine 
Baustelle, auf der die Kategorie der Latenz die Richtung des Bauens vorgibt. Diese Latenz ist 
das, was noch nicht erschienen ist, aber als Kraft bereits wirkt. Es ist die ungenutzte Reserve 
der Geschichte, die darauf wartet, abgerufen zu werden.  
 
Gegenüber einer Haltung, die alles auf das Sichtbare und Messbare reduzieren will, erinnert 
Bloch an die Macht des Unsichtbaren, das als Potenzialität die Grundlage jeder echten 
Veränderung bildet. Wer die Welt nur als Summe der vorhandenen Dinge sieht, übersieht den 
dynamischen Kern der Wirklichkeit, der sich in jedem Moment neu entscheidet. Die Ontologie 
des Werdens fordert daher eine radikale Aufmerksamkeit für die kleinen Zeichen des 
Umbruchs, für die Keime des Kommenden im Vergehenden. Utopie ist in diesem Sinne die 
methodische Suche nach dem, was noch fehlt, um die Welt zu vervollständigen. 
 
Der Wärmestrom der Utopie und die Dialektik der instrumentellen Vernunft 

In seinem Hauptwerk Das Prinzip Hoffnung entfaltet Bloch die Unterscheidung zwischen 
Wärmestrom und Kältestrom als die beiden konstitutiven Grundbewegungen des dialektischen 
Materialismus und der menschlichen Zivilisationsgeschichte. Diese Unterscheidung dient ihm 
als Instrumentarium, um die tiefgreifende Ambiguität der technologischen Moderne und ihrer 
Vernunftkonzepte zu analysieren. Der Kältestrom repräsentiert dabei die analytische Schärfe, 
die nüchterne Bestandsaufnahme, die wissenschaftliche Berechnung und die instrumentelle 
Ratio, die die Welt vermisst, wiegt und berechenbar macht. In der Moderne hat sich dieser 
Strom verselbstständigt und ist zur Kälte einer rein bürokratischen Verwaltung erstarrt, die nur 
noch die Effizienz der Unterwerfung optimiert. Wenn die Vernunft ausschließlich instrumental 
begriffen wird, verwandelt sie die Welt in ein Spielfeld von Verwertungsprozessen und 
technokratischen Sachzwängen, in dem der Mensch nur noch als Datenpunkt existiert. Ein 
Kältestrom ohne die komplementäre Wärme führt zwangsläufig zur toten Objektivität, zum 
Zynismus der Macht und zu einer Form der Entfremdung, die das Subjekt zum bloßen 
Funktionselement in einer anonymen Apparatur macht. Wir finden diesen Kältestrom heute in 
den alles durchdringenden Datenanalysen, Metriken und ökonomischen Kalkülen, die das 
menschliche Handeln nur noch unter dem Aspekt der statistische Wahrscheinlichkeit 
begreifen und damit die radikale Freiheit des Individuums, anders zu handeln, als es die Daten 
vermuten lassen, negieren. 
 
Demgegenüber steht der Wärmestrom als die affektive und utopische Kraft des Aufbruchs, die 



sich gegen die Erstarrung der Welt zur Wehr setzt. Er umfasst das Pathos der Befreiung, die 
moralische Empörung über das Bestehende, die künstlerische Intuition und jene tiefe 
Sehnsucht nach Heimat, die Bloch als den unermüdlichen Motor der Weltgeschichte begreift. 
Ohne den Kältestrom der nüchternen Analyse bliebe dieser Wärmestrom jedoch blind und 
würde Gefahr laufen, in eskapistische Schwärmerei, einen zerstörerischen Messianismus oder 
in reaktive Nostalgie abzugleiten. Blochs philosophische Forderung besteht daher in der 
dialektischen Vermittlung beider Ströme: Er plädiert für eine Hoffnung, die durch die harte 
Schule der Ernüchterung gegangen ist, aber ihre utopische Energie dabei nicht eingebüßt hat 
– eine docta spes, die gelehrte Hoffnung. Diese Dialektik manifestiert sich exemplarisch in der 
Kunst und Kultur durch das Phänomen des Vorscheins. Bloch analysiert künstlerische Werke – 
von den großen Symphonien Beethovens und Mahlers bis hin zur sakralen Architektur – als 
Versuche, einen Endzustand versöhnter Menschlichkeit ästhetisch vorwegzunehmen. Kunst ist 
für ihn kein dekoratives Luxusgut oder bloßer Zeitvertreib, sondern ein Laboratorium der 
Möglichkeiten, das zeigt, was sein könnte, wenn die materiellen und sozialen Blockaden der 
Realität überwunden würden. 
 
Jedes bedeutende Werk enthält einen utopischen Überschuss, der über seine jeweilige 
Entstehungszeit hinausweist und uns auch heute noch als Appell anspricht, die Welt nicht als 
fertig hinzunehmen. In der Kunst wird das Noch-Nicht sinnlich erfahrbar und hält so das 
Bewusstsein für die qualitative Veränderbarkeit des Gegebenen wach. Diese kulturelle Praxis 
des Vorscheins ist ein wesentlicher Bestandteil des Wärmestroms, da sie die Vorstellungskraft 
nährt, ohne die keine politische Transformation jemals gelingen könnte. 
 
Angesichts der Dominanz einer auf die Produktion von Konsumprodukten ausgerichteten 
ästhetischen Industrie gewinnt Blochs Verständnis von Kunst als einer Form des 
antizipierenden Bewusstseins eine neue, subversive Kraft. Sie ermöglicht es, das Wirkliche im 
Licht des Möglichen zu kritisieren und so den Bann der Gegenwart zu brechen. Der 
Wärmestrom ist die Energie, die die kalten Strukturen der Vernunft erst bewohnbar macht; er 
ist das Feuer, das die Materie zur Bewegung zwingt. Die Dialektik der Moderne besteht darin, 
dass die Vernunft ihre eigene Wärme nicht verlieren darf, wenn sie nicht zur technokratischen 
Barbarei verkommen will. Hoffnung ist in diesem Sinne die Rettung der Vernunft vor ihrer 
eigenen Erstarrung. Es gilt, die analytische Kraft des Kältestroms so mit der utopischen 
Energie des Wärmestroms zu verweben, dass eine Praxis entsteht, die sowohl klarsichtig als 
auch visionär ist. Nur in dieser Verschränkung kann die Utopie zur geschichtlichen Kraft 
werden, die über das bloße Reagieren hinausweist und die Gestaltung der Welt als 
menschliche Aufgabe zurückfordert. 
 

Planetare Erschöpfung und die Kritik der algorithmischen Gouvernementalität 

Ein entscheidender Aspekt, den ein an Bloch orientiertes Denken heute adressieren muss, ist 
die radikale Transformation der Zukunft durch digitale Technologien und die gleichzeitige 
ökologische Erschöpfung des Planeten, die unser Überleben bedroht. Wir leben in einem 



Zeitalter der stochastischen Vergegenwärtigung der Zukunft, in dem Algorithmen mit 
zunehmender Präzision heute voraussagen, was wir morgen konsumieren, wen wir wählen und 
wie wir uns in Krisensituationen verhalten werden. Diese Form der algorithmischen 
Gouvernementalität stellt den ultimativen Versuch des Kältestroms dar, das Novum, das 
Unvorhersehbare und radikal Andere, systematisch aus dem Bereich des Denkbaren zu 
eliminieren. Wenn die Zukunft nur noch aus dem Bestand historischer Daten errechnet wird, 
bleibt kein Raum mehr für den Bruch mit der Kontinuität, für die Revolution der Verhältnisse 
oder für die schöpferische Tat. Die digitale Vergegenwärtigung des Kommenden verwechselt 
dabei Wahrscheinlichkeit mit ontologischer Möglichkeit und schließt das System der Welt, 
indem sie den Menschen auf seine bisherigen Spuren reduziert und ihn in einer Echokammer 
des Bekannten einsperrt. Blochs Philosophie der Hoffnung fungiert hier als notwendiger 
ontologischer Einspruch gegen diese digitale Schließung: Der Mensch ist keine datenbasierte 
Extrapolation seiner Vergangenheit, sondern ein Wesen der Ferne, das fähig ist, aus dem 
Dunkel des Augenblicks heraus etwas völlig Unerwartetes zu beginnen. Die digitale 
Vernetzung birgt zwar utopische Potenziale für neue Formen der Kooperation, des Teilens und 
der direkten Demokratie, doch gegenwärtig dient sie primär der Kolonialisierung der Zukunft 
durch eine Digitalwirtschaft, die das Prinzip Hoffnung durch das Prinzip Verwertung ersetzt 
hat. 
 
Ein blochsches Verständnis von Technik würde daher fragen, ob eine Infrastruktur den 
aufrechten Gang und die kollektive Selbstbestimmung fördert oder ob sie lediglich die totale 
Verfügbarkeit und Überwachbarkeit des Individuums sicherstellt. Mit Bloch geht es darum, die 
Technik aus ihrer Rolle als Instrument der Beherrschung zu befreien und sie als ein Medium 
der Ermöglichung neu begreifen.  
 
Parallel zu dieser digitalen Schließung der Zukunft erleben wir die planetare Erschöpfung, die 
eine radikale Neubesinnung auf Blochs Begriff des Natur-Subjekts erfordert. Bloch verwirft 
die moderne Vorstellung der Natur als ein totes, rein passives Objekt der Ausbeutung, das 
dem menschlichen Willen unterworfen ist. Er plädiert stattdessen für eine Allianztechnik, in 
der Mensch und Natur in ein produktives Gespräch treten, statt sich in einem feindseligen 
Herrschaftsverhältnis gegenüberzustehen, das letztlich beide vernichtet. In seiner Ontologie 
ist auch die Natur nicht fertig, sondern ein Prozessraum mit eigenen Tendenzen, Latenzen und 
Rechten. Die ökologische Krise ist in diesem Licht nicht nur ein technisches oder 
ökonomisches Versagen, sondern ein ontologisches Verbrechen: Wir haben die Natur zum 
bloßen Ding degradiert und damit ihre eigene utopische Potenz blockiert. Eine Ethik des 
Noch-Nicht würde bedeuten, der Natur wieder eine eigene Stimme und Eigenrechte 
zuzuerkennen – nicht aus einer romantischen Verklärung heraus, sondern als Anerkennung 
eines Bündnispartners im gemeinsamen Prozess der Weltgestaltung. 
 
Die notwendige ökologische Transformation verlangt daher eine neue Kultur der Fülle, die 
nicht auf quantitativem Wachstum und Kapitalakkumulation basiert, sondern auf qualitativer 
Lebensintensität und einer Ästhetik des Genug. Blochs Utopie zielt nicht auf den grenzenlosen 
Konsum von Waren, sondern auf die Heimat als einen Zustand, in dem der Mensch mit sich 



und seiner Umwelt versöhnt ist. Dies erfordert eine radikale Umwertung unseres 
Fortschrittsbegriffs: Wahrer Fortschritt misst sich nicht am Mehr an Dingen oder an der 
Geschwindigkeit der Datenverarbeitung, sondern am Mehr an gelebter Zeit, an sinnvoller 
Beziehung und an der Befreiung der Natur von ihrer Rolle als bloßes Materiallager für die 
Warenform. In einer Zeit der planetaren Grenzen weist Blochs Denken den Weg zu einer 
Ökonomie der Möglichkeit, die den Reichtum des Lebens jenseits der Profitlogik entdeckt und 
schützt. Es geht um eine ökologische Existenz, die die Endlichkeit des Planeten nicht als 
Mangel, sondern als Rahmen einer gelingenden, gemeinschaftlichen Entfaltung begreift. Nur 
wenn wir die Natur als ein Subjekt mit eigener Würde wiederentdecken, können wir die 
Zerstörung des Lebens aufhalten und eine Zukunft schaffen, die den Namen Fortschritt 
verdient. Die Rettung der Biosphäre ist damit untrennbar mit der Rettung der utopischen 
Fantasie verbunden. 
 

Die Praxis des aufrechten Gangs und die Topografie der Heimat 

Am Ende jeder theoretischen Auseinandersetzung mit Bloch steht unweigerlich die Frage 
nach der konkreten Praxis, die das Denken in die Realität überführt. Seine Philosophie mündet 
in die ethische und politische Forderung nach dem aufrechten Gang – jener Haltung des 
Menschen, die sich weigert, ein bloßer Knecht der Verhältnisse, ein Konsument von Illusionen 
oder ein funktionierendes Rädchen in einer anonymen Apparatur zu sein. Der aufrechte Gang 
ist der Inbegriff menschlicher Würde und zugleich der unentbehrliche Motor jeder 
emanzipatorischen Veränderung. Er ist das Gegenteil der Unterwerfung unter das vermeintlich 
Unvermeidliche. Hoffnung ist bei Bloch kein passives Warten auf ein fernes, transzendentes 
Heil, sondern eine aktive Haltung, die Mut, Ausdauer und die ständige Bereitschaft zum Risiko 
erfordert. In einer Ära der multiplen Krisen und der drohenden Resignation ist dieser militante 
Optimismus das einzige wirksame Mittel gegen die Lähmung durch Analyse. Es geht darum, 
im Kleinen jene Inseln der Utopie zu schaffen, die bereits heute im Hier und Jetzt zeigen, dass 
eine andere Gesellschaft real möglich ist. Diese Praktiken sind notwendige Vorgriffe auf eine 
Ordnung, die den Menschen als Subjekt seiner eigenen Geschichte ernst nimmt und ihm die 
Verfügungsgewalt über sein Leben zurückgibt. Das Denken hat dabei die Aufgabe, die 
Tendenzen und Latenzen des Besseren im Vergangenen und Bestehenden aufzuspüren und 
die herrschende Ideologie der Alternativlosigkeit konsequent zu dekonstruieren. 
 
Wir müssen den Raum des Möglichen wieder weiten, indem wir die Geschichte nicht als 
abgeschlossenes Schicksal, sondern als ein unfertiges Universum begreifen, an dem wir als 
tätige Mit-Arbeiter beteiligt sind. Zentral für diesen gesamten Prozess ist Blochs 
zukunftsorientierter Begriff der Heimat. Heimat ist für ihn kein rückwärtsgewandter, 
nostalgischer oder gar völkisch besetzter Begriff; im Gegenteil: Heimat ist dasjenige, was allen 
in der Kindheit scheint und worin noch niemand war. Sie ist das Ultimum des geschichtlichen 
Prozesses, ein Zustand der Nicht-Entfremdung und der gelungenen Vermittlung von Mensch 
und Welt. In einer Spätmoderne, die von globaler Migration, massiver Heimatlosigkeit und 
tiefgreifenden Identitätskrisen geprägt ist, bietet dieser Begriff eine tragfähige Brücke: Heimat 



ist kein Ort, den man besitzt, von dem man andere ausschließt oder den man gegen 
Veränderung verteidigt, sondern ein utopischer Zustand der Versöhnung, den man kollektiv 
erschaffen muss. Es ist die Ankunft des Menschen bei sich selbst in einer befreiten Welt. 
Blochs Philosophie ist somit eine Anleitung zur geduldigen Ungeduld, die den Schrecken der 
Geschichte sieht, ohne vor ihm zu kapitulieren, und die den Schmerz des Mangels in die 
Energie der Verwandlung übersetzt. 
 
Die Krise der Gegenwart ist kein Endpunkt, sondern der Moment, in dem die Notwendigkeit 
des Aufbruchs am deutlichsten hervortritt. Wenn die Zukunft in der technischen Zivilisation 
verstummt ist, ist es die vornehmste Aufgabe der Philosophie, ihr wieder eine Sprache zu 
geben – eine Sprache, die vom Noch-Nicht spricht, die Risse im Bestehenden sichtbar macht 
und den Menschen zum aufrechten Gang ermutigt. Ernst Bloch erinnert uns daran, dass wir 
nicht die Opfer eines anonymen Schicksals oder technischer Sachzwänge sind, sondern die 
Architekten eines Hauses, das noch gebaut werden muss. Die Welt ist nicht fertig; sie wartet 
auf unser Eingreifen, auf unsere kollektive Fantasie und auf unseren Mut, das scheinbar 
Unmögliche als das eigentlich Reale zu entdecken. Diese Praxis der Hoffnung ist die einzige 
intellektuell tragfähige Antwort auf die Erschöpfung der Moderne.  
 
 
 


	 
	 
	Die Ontologie des Aufbruchs: Ernst Bloch und die Rückeroberung der Zukunft im Zeitalter der planetaren Erschöpfung 
	Abstract 
	●​Die Agonie der Präsenz: Zur Pathologie der zeitgenössischen Zeitlichkeit 
	●​Die Architektur des Noch-Nicht und die Ontologie des Werdens 
	●​Der Wärmestrom der Utopie und die Dialektik der instrumentellen Vernunft 
	●​Planetare Erschöpfung und die Kritik der algorithmischen Gouvernementalität 
	●​Die Praxis des aufrechten Gangs und die Topografie der Heimat 
	 
	Die Agonie der Präsenz: Zur Pathologie der zeitgenössischen Zeitlichkeit 
	Die Architektur des Noch-Nicht und die Ontologie des Werdens 
	Der Wärmestrom der Utopie und die Dialektik der instrumentellen Vernunft 
	 
	Planetare Erschöpfung und die Kritik der algorithmischen Gouvernementalität 
	 
	Die Praxis des aufrechten Gangs und die Topografie der Heimat 


